
Die koloniale oorlogen waren erg, maar 
welke gedachten lagen eraan ten 
grondslag? 
RECENSIE 
Koloniale geschiedenis  
 
In recente boeken over Nederlands-Indië gaat het niet in de eerste plaats over militaire 
zaken maar over de mentaliteit die aan het geweld ten grondslag lag. Ze laten zien hoe diep 
het racisme zat in de Nederlandse en in de koloniale samenleving. 

o Frank Vermeulen Frank Vermeulen  

▪  

 
Op 22 februari 1948 woonden Nederlandse militairen voor vertrek naar Nederland op het 
militair ereveld Candi te Semarang (Midden-Java) een requiemmis bij.  
FOTO NATIONAAL ARCHIEF/DIENST LEGERCONTACTEN 

 



In de dagorder waarmee legercommandant generaal Simon 
Spoor op 18 december 1948 het bevel gaf de Republiek 
Indonesië te vernietigen, vroeg hij de Nederlandse 
krijgsmacht „ook nu de kerstgedachte hoog te houden”. Met 
mijn geseculariseerde blik zag ik die misplaatste verwijzing 
naar de vredesboodschap van Christus in één adem met een 
bevel tot grootschalig militair geweld altijd als voorbeeld van 
een cynische militaire tactiek. Die was bedoeld om het 
thuisfront van al die dienstplichtigen, die erop uit werden 
gestuurd om vreselijke dingen te doen, de indruk te geven 
dat de oorlog tegen Indonesië een soort humanitaire operatie 
was. 

Het recente onderzoek Oorlog zonder genade van Koos-Jan 
de Jager, naar de rol die militaire geestelijken speelden in de 
Indonesiëoorlog (1945-1950), maakt echter duidelijk dat de 
werkelijkheid wat gecompliceerder in elkaar stak. Natuurlijk 
was het behouden van de steun van het thuisfront voor de 
legertop van cruciaal belang, maar voor de manschappen in 
Indonesië was het geloof wel degelijk een houvast in 
moeilijke omstandigheden. 



 



Marens Engelhard: De ‘Javaanse psyche’. Koloniale psychiaters in Nederlands-Indië 1900-1940. 
(Boom 2025) 293 blz. €26,90 
Beoo rde l i n g :  2  v an  de  5 .  
●●○○○  

Religie speelde vlak na WOII een veel grotere rol dan nu, 
zoals De Jager terecht betoogt: uit de volkstelling van 1947 
bleek dat 80 procent van de Nederlanders verbonden was 
aan een kerk. En op het slagveld waren de 
vertegenwoordigers van die kerken in de persoon van 
aalmoezeniers (katholiek) en legerpredikanten (protestants) 
zeer aanwezig. „Net als in andere westerse landen”, schrijft 
De Jager, „was het christendom in handen van de 
legerleiding een krachtig instrument om de 
oorlogsinspanning te rechtvaardigen en ondergeschikten te 
disciplineren en te motiveren.” Zo voegt dit belangwekkende 
onderzoek een nieuwe dimensie toe aan de 
geschiedschrijving van die koloniale oorlog, en draagt het 
boek van Koos-Jan de Jager bij aan een beter begrip van het 
optreden van Nederlandse militairen in dat conflict. 



 



Remco Ensel: Kennis die knecht. Indonesië en de koloniale wortels van 
wetenschap. (Prometheus 2025) 368 blz. € 29,99 
Beoo rde l i n g :  4  v an  de  5 .  
●●●●○  

Het onderzoek naar de rol van de militaire geestelijken past 
binnen een recent golfje van (post-) koloniale studies die niet 
zozeer gefocust zijn op krijgshistorie maar meer op 
mentaliteitsgeschiedenis en historiografie. Zo verscheen 
vorig jaar al de bundel Koloniaal burgerschap. Geschiedenis 
en erfenis onder redactie van Karwan Fatah-Black en Lauren 
Lauret over aspecten van gelijkheid en sociale 
rechtvaardigheid van de VOC tot nu in de kolonies. Marens 
Engelhard komt in De ‘Javaanse psyche’. Koloniale 
psychiaters in Nederlands-Indië. Een familiegeschiedenis. 
1900-1940 tot de conclusie dat „koloniale geschiedenis voor 
een belangrijk deel de geschiedenis van een mentaliteit is”. 
In dit kader past ook Kennis die knecht. Indonesië en de 
koloniale wortels van wetenschap waarin Remco Ensel in 
kaart brengt hoe westerse vooroordelen over Indonesiërs 
geschraagd door wetenschappelijk onderzoek hebben 
bijgedragen aan de onderdrukking in de kolonie. 



 



Karwan Fatah-Black en Lauren Lauret (red.): Koloniaal burgerschap. Geschiedenis en 
erfenis. (Boom 2024) 304 blz. €24,90 
Beoo rde l i n g :  3  v an  de  5 .  
●●●○○  

Kruisvaardersmentaliteit 

Natuurlijk is De Jager niet de eerste die vaststelt dat 
Nederlandse kolonialen het christelijk geloof als alibi 
gebruikten om op te treden als ‘roofstaat’ (zie Multatuli) in 
Indonesië.  Zoals De Jager schrijft: „[…] Koloniaal geweld 
rechtvaardigden zij met een beroep op de goddelijke 
opdracht om beschaving en geloof te brengen aan de 
volkeren in de kolonie.” En dat bleef zo tot diep in de vorige 
eeuw, schrijft De Jager. De gedachte was dat God aan de kant 
stond van Nederland. 

Het Europese wereldbeeld ging uit van de superioriteit van 
de westerse cultuur en was dus inherent racistisch. Op het 
slagveld vertaalde zich dat in buitensporig gewelddadig 
optreden door koloniale troepen. Tegen de verwachting in 
remden (christelijke) militaire geestelijken dat geweld tijdens 
de Indonesiëoorlog niet af. De Jager spreekt van een 
„kruisvaardersmentaliteit, waarbij in naam van God alle 
tegenstand zonder onderscheid werd vernietigd”. 



 



Koos-Jan de Jager: Oorlog zonder genade. Nederlandse militaire geestelijken in Indonesië, 
1945-1949 (Boom 2025) 335 blz. € 29,90  
Beoo rde l i n g :  4  v an  de  5 .  
●●●●○  

Sterker nog, militaire geestelijken werden de witwasmachine 
van de strijdkrachten. De Jager signaleert dat in historisch 
onderzoek tot nu onderbelicht is gebleven dat geestelijken 
„in de beeldvorming over de oorlog een propagandarol 
vervulden”, terwijl ze beter wisten.  Hij stelt vast dat 
militaire geestelijken door hun interpretatie van de oorlog 
als een „rechtvaardige strijd” een bijdrage leverden aan de 
„gevechtsbereidheid” van de krijgsmacht. De meesten 
spraken over ‘extremisten’ die vernietigd moesten worden, 
en daardoor werd de vijand ontmenselijkt: de strijd ging 
tegen het kwaad zelf, schrijft De Jager. En dat leidde tot 
„koloniale dissociatie” waardoor de strijd in Indonesië „zich 
onttrok aan de christelijke morele kaders die golden in 
Nederland”.   

Die koloniale dissociatie is een morele ontkoppeling 
waardoor oorlogsmisdaden, racisme en uitbuiting konden 
worden ontkend. Racisme werd in de Nederlandse koloniën 
geïnstitutionaliseerd door een apartheidswetgeving die in de 
negentiende eeuw tot stand kwam. Hierover schrijven Otto 
Linde en Susan Legêne in de bundel Koloniaal 
burgerschap een originele bijdrage over een essay uit 1898, 
van de invloedrijke excentrieke oud-rechter aan het koloniale 
hooggerechtshof in Batavia, M.C. Piepers, over gelijkheid. 
Aanleiding was het publieke debat over de wet die juridische 
gelijkstelling van Japanners in de kolonie aan Europeanen 
regelde.  Dat wetsvoorstel volgde op het Nederlands-Japans 
handelsverdrag in 1896. Japanners behoorden in 
Nederlands-Indië tot de juridische categorie ‘Vreemde 
Oosterlingen’, die minder rechten hadden dan ‘Europeanen’. 
Japan wilde niet langer dat zijn onderdanen als 
tweederangsburgers werden behandeld.  

Piepers verzette zich tegen die gelijkstelling en stelde voor 
om uit te gaan van „gelijkstelling op basis van verschil” in 
plaats van op basis van gelijkheid. Maar dat ontmaskeren de 
auteurs terecht als een drogreden. Uiteindelijk ging het 
Nederlands parlement in 1899 overstag. Linde en Legêne 
wijzen erop dat het gelijkheidsbeginsel in de Grondwet van 
1848 verdoezelt dat het eurocentrisme van het Europese 



denken resulteerde in een racistische praktijk. Want tot de 
Grondwetsherziening van 1983 werd in het tweede artikel 
vastgelegd dat de Grondwet alleen gold in Nederland, dat wil 
zeggen het Europese deel van het koninkrijk. Systemisch 
racisme wortelt in wetten, regels en voorschriften, 
concluderen de schrijvers. 

‘Beschavingsachterstand’ 

Bart Verheijen werkt die ingebakken ongelijkheid in het 
koloniale systeem in dezelfde bundel nog verder uit. De 
hiërarchie was volgens de negentiende-eeuwers gekoppeld 
aan een verschil in beschaving en een van kenmerken van 
beschaving was: het christelijk geloof. Eind negentiende 
eeuw, in 1892, werd een nieuwe Wet op het 
Nederlanderschap van kracht in de kolonie die tot gevolg 
had dat „de overgrote meerderheid van de koloniale 
ingezetenen definitief werd uitgesloten van het Nederlands 
burgerschapsrecht op basis van een 
‘beschavingsachterstand’”.   

Dit alles was geheel volgens de bedoeling van de liberale 
premier J.R. Thorbecke, ontwerper van de Grondwet van 
1848. Tijdens het debat in de Tweede Kamer over zijn 
wetsvoorstel stelde hij dat het ‘politiek burgerschap’ 
samenviel met de Nederlandse natie. En die natie bevond 
zich in Europa. Thorbecke: „Lidmaatschap der 
Nederlandsche Natie zou, geloof ik, met meer regt aan de 
Duitschers en Engelschen, dan aan de inlanders van Java of 
van de Molukken worden toegekend.”  Tijdelijk minister van 
Koloniën Julius Constantijn Rijk stelde in dat debat dat de 
bevolking van de kolonie nog geen politieke rechten moesten 
worden toegekend: „[…] zulke regten kunnen bij 
onbeschaafde menschen zijn als een scheermes in de hand 
van een kind […].” 

Een van de gevolgen van die territoriale afbakening van de 
grondrechten was dat de doodstraf in 1870 in Nederland 
werd afgeschaft, maar in Nederlands-Indië bleef bestaan 
voor de oorspronkelijke bevolking. 

Psyche van de Javaan 



Negentiende-eeuwse frames lieten diepe sporen na. De idee 
dat Indonesiërs ‘onbeschaafd’ en ‘kinderlijk’ waren en dus 
een (strenge) voogd nodig hadden, werd door psychiaters en 
antropologen van een wetenschappelijke basis voorzien. 
Engelhards onderzoek naar koloniale psychiatrie heeft de 
hybride vorm gekregen van een familiegeschiedenis – die van 
zijn eigen familie. De meest interessante passages waren 
voor mij die waarin hij de clash beschrijft tussen jonge 
Indonesiërs die begin jaren twintig in Nederland in opleiding 
tot arts of psychiater waren en psychiater Feike van Loon. 
Dat was een van de gangmakers van de koloniale psychiatrie 
die in het voetspoor van diens confrater Petrus Henri Marie 
Travaglino begin jaren twintig furore maakte met zijn 
racistische lezingen over de ‘psyche’ van de Javaan. 

Engelhard beschrijft hoe in de eerste helft van de vorige 
eeuw koloniale psychiaters en neurologen voortdurend 
probeerden verschillen op te sporen tussen Aziaten en 
Europeanen om antwoord te kunnen geven op de vraag wat 
Europeanen het recht gaf om Aziaten te overheersen. 
Gedacht werd aan een rechtvaardiging in ras, evolutie of 
geschiedenis. En die zoektocht eindigde met de breed 
gedeelde opvatting dat de kolonisator ‘moreel superieur’ zou 
zijn aan Indonesiërs. Die morele superioriteit gaf de 
westerlingen in dit geïdealiseerde zelfbeeld niet alleen het 
recht maar zelfs de plicht om te overheersen. 

Eén van de veronderstelde paradoxen tussen Oost en West 
was, volgens Engelhard, de gedachte dat „het geheimzinnige 
en indolente van de Oriënt een troebel brouwsel was in 
vergelijking met de klare wijn van de westerse rationalisten”. 
Op dat woord ‘indolentie’ baseert Remco Ensel zijn 
boek Kennis die knecht: het is het sleutelbegrip waarop de 
Nederlandse econoom Julius Boeke in 1910 zijn hele theorie 
over de belabberde „economischen toestand van den 
inlander” baseert. Volgens de econoom zijn indolentie en 
gebrek aan energie kenmerkende eigenschappen van de 
Javaan. En hij citeert een koloniaal gezegde dat „een Javaan 
nooit loopt wanneer hij kan stilstaan, nooit staat wanneer hij 
kan zitten, nooit zit wanneer hij kan liggen.” 

Ensels boek beschrijft die ontwikkelingsgang van de ideeën 
van Boeke, een Leidse uit de negentiende eeuw 
stammende self made econoom. Die ideeën zijn doortrokken 



van de op dat moment vigerende racistische vooroordelen, 
en Ensel beschrijft hoe die blijven weerkaatsen in het werk 
van zijn navolgers, ook al hadden die kritiek op zijn 
denkbeelden. En zo voert Ensel de lezer van Boeke naar zijn 
Amsterdamse antipode de socioloog Wim Wertheim, de 
rockstar van de antropologie Clifford Geertz en uiteindelijk 
Ann Dunham. Inderdaad, deze laatste antropoloog werd 
vooral bekend als de moeder van de Amerikaanse president 
Barack Obama.  

 

Tangerang, februari 1947. Militairen knielen in gebed. 

FOTO NATIONAAL ARCHIEF/DIENST LEGERCONTACTEN 

Het boek is een verbluffende tijdreis, met als rode draad de 
kennis die steeds in dienst staat van kapitaalverwerving. Dat 
begint met de Leidse Academie die in de zeventiende eeuw 
een botanische tuin aanlegde voor de knollen en bollen die 
VOC en WIC aanleverden uit verre oorden. „Wetenschap en 
handelsimperialisme trokken hier samen op,” schrijft Ensel, 
die er ook in slaagt de recente Indonesische geschiedenis in 
vogelvlucht te vertellen. Inclusief de Amerikaanse 
bemoeienis tijdens de Koude Oorlog. Kort gezegd: ook de 
CIA was geïnteresseerd in het antropologisch onderzoek van 



Geertz. Daarbij probeert Ensel „kolonialisme af te leren” 
door ook aandacht te besteden aan „historische metgezellen 
die een ander licht werpen op het werk van de gevestigde 
hoeders van kennis”. En zo duiken protagonisten op uit twee 
bekende vooraanstaande Indonesische families die 
regelmatig terugkeren, de Djajadiningrats bijvoorbeeld en de 
Djojohadikusumo’s. De huidige president Prabowo is een 
telg uit die laatste familie. Maar ook Mohammad Hatta, die 
samen met Soekarno de onafhankelijkheid uitriep in 1945, 
doet een cameo als economiestudent die in de jaren twintig 
Boekes proefschrift zwaar bekritiseert. 

De ideeën van de opvolgende generaties onderzoekers 
botsen op verhelderende manier, met aan het eind Dunham 
die in alles de tegenpool is van Boeke, wiens invloed zij 
betreurde. Boeke schrijft zijn bepalende proefschrift in elf 
maanden zonder ooit een voet in Indonesië te zetten. „Er lag 
zelfs geen onderzoek aan zijn boek ten grondslag 
[…].”  Dunham die zelf jarenlang onderzoek deed naar het 
werk van ambachtslieden op Java, noteert dat zij in de jaren 
zeventig van de vorige eeuw nog struikelde over 
Indonesische ambtenaren die nog steeds praatten over het 
gebrek aan kennis en de koppigheid van boeren. Boeke was 
dan wel vergeten, maar zijn ideeën waren blijven hangen.    

 


