Die koloniale oorlogen waren erg, maar
welke gedachten lagen eraan ten
grondslag?

RECENSIE
Koloniale geschiedenis

In recente boeken over Nederlands-Indié gaat het niet in de eerste plaats over militaire

zaken maar over de mentaliteit die aan het geweld ten grondslag lag. Ze laten zien hoe diep
het racisme zat in de Nederlandse en in de koloniale samenleving.

o Frank Vermeulen Frank Vermeulen

> By ™
% ™ g

Op 22 februri 1948 wnden Nederlandse militairen \“/or vertrek nar Nederland op het

militair ereveld Candi te Semarang (Midden-Java) een requiemmis bij.
FOTO NATIONAAL ARCHIEF/DIENST LEGERCONTACTEN



In de dagorder waarmee legercommandant generaal Simon
Spoor op 18 december 1948 het bevel gaf de Republiek
Indonesié te vernietigen, vroeg hij de Nederlandse
krijgsmacht ,,00k nu de kerstgedachte hoog te houden”. Met
mijn geseculariseerde blik zag ik die misplaatste verwijzing
naar de vredesboodschap van Christus in één adem met een
bevel tot grootschalig militair geweld altijd als voorbeeld van
een cynische militaire tactiek. Die was bedoeld om het
thuisfront van al die dienstplichtigen, die erop uit werden
gestuurd om vreselijke dingen te doen, de indruk te geven
dat de oorlog tegen Indonesié een soort humanitaire operatie
was.

Het recente onderzoek Oorlog zonder genade van Koos-Jan
de Jager, naar de rol die militaire geestelijken speelden in de
Indonesiéoorlog (1945-1950), maakt echter duidelijk dat de
werkelijkheid wat gecompliceerder in elkaar stak. Natuurlijk
was het behouden van de steun van het thuisfront voor de
legertop van cruciaal belang, maar voor de manschappen in
Indonesié was het geloof wel degelijk een houvast in
moeilijke omstandigheden.



g
s
p- il
-
-
—
-
=
Lol
£




Marens Engelhard: De Javaanse psyche’. Koloniale psychiaters in Nederlands-Indié 1900-1940.
(Boom 2025) 293 blz. €26,90

Beoordeling: 2 van de 5.

0000

Religie speelde vlak na WOII een veel grotere rol dan nu,
zoals De Jager terecht betoogt: uit de volkstelling van 1947
bleek dat 80 procent van de Nederlanders verbonden was
aan een kerk. En op het slagveld waren de
vertegenwoordigers van die kerken in de persoon van
aalmoezeniers (katholiek) en legerpredikanten (protestants)
zeer aanwezig. ,Net als in andere westerse landen”, schrijft
De Jager, ,was het christendom in handen van de
legerleiding een krachtig instrument om de
oorlogsinspanning te rechtvaardigen en ondergeschikten te
disciplineren en te motiveren.” Zo voegt dit belangwekkende
onderzoek een nieuwe dimensie toe aan de
geschiedschrijving van die koloniale oorlog, en draagt het
boek van Koos-Jan de Jager bij aan een beter begrip van het
optreden van Nederlandse militairen in dat conflict.



V.Y

/ ™ 2
\eMCOo thnsel

KENNIS DIE KNECHT

Indonesie en de
koloniale wortels van 4

//
//
o

\

% ~__ wetenschap
e

-

POV




Remco Ensel: Kennis die knecht. Indonesié en de koloniale wortels van
wetenschap. (Prometheus 2025) 368 blz. € 29,99

Beoordeling: 4 van de 5.
00000

Het onderzoek naar de rol van de militaire geestelijken past
binnen een recent golfje van (post-) koloniale studies die niet
zozeer gefocust zijn op krijgshistorie maar meer op
mentaliteitsgeschiedenis en historiografie. Zo verscheen
vorig jaar al de bundel Koloniaal burgerschap. Geschiedenis
en erfenis onder redactie van Karwan Fatah-Black en Lauren
Lauret over aspecten van gelijkheid en sociale
rechtvaardigheid van de VOC tot nu in de kolonies. Marens
Engelhard komt in De ‘Javaanse psyche’. Koloniale
psychiaters in Nederlands-Indié. Een familiegeschiedenis.
1900-1940 tot de conclusie dat ,koloniale geschiedenis voor
een belangrijk deel de geschiedenis van een mentaliteit is”.
In dit kader past ook Kennis die knecht. Indonesié en de
koloniale wortels van wetenschap waarin Remco Ensel in
kaart brengt hoe westerse vooroordelen over Indonesiérs
geschraagd door wetenschappelijk onderzoek hebben
bijgedragen aan de onderdrukking in de kolonie.



Koloniaal
burgerschap

Geschiedenis
en erfenis




Karwan Fatah-Black en Lauren Lauret (red.): Koloniaal burgerschap. Geschiedenis en
erfenis. (Boom 2024) 304 blz. €24,90

Beoordeling: 3 van de 5.

0000

Kruisvaardersmentaliteit

Natuurlijk is De Jager niet de eerste die vaststelt dat
Nederlandse kolonialen het christelijk geloof als alibi
gebruikten om op te treden als ‘roofstaat’ (zie Multatuli) in
Indonesié. Zoals De Jager schrijft: ,,[...] Koloniaal geweld
rechtvaardigden zij met een beroep op de goddelijke
opdracht om beschaving en geloof te brengen aan de
volkeren in de kolonie.” En dat bleef zo tot diep in de vorige
eeuw, schrijft De Jager. De gedachte was dat God aan de kant
stond van Nederland.

Het Europese wereldbeeld ging uit van de superioriteit van
de westerse cultuur en was dus inherent racistisch. Op het
slagveld vertaalde zich dat in buitensporig gewelddadig
optreden door koloniale troepen. Tegen de verwachting in
remden (christelijke) militaire geestelijken dat geweld tijdens
de Indonesiéoorlog niet af. De Jager spreekt van een
,Kruisvaardersmentaliteit, waarbij in naam van God alle
tegenstand zonder onderscheid werd vernietigd”.



OORLOG
ZONDER
GENADE

Nederlandse militaire geestelijken
in Indonesié, 1945-1949

KOOS-JAN
DE JAGER




Koos-Jan de Jager: Oorlog zonder genade. Nederlandse militaire geestelijken in Indonesié,
1945-1949 (Boom 2025) 335 blz. € 29,90

Beoordeling: 4 van de 5.

00000

Sterker nog, militaire geestelijken werden de witwasmachine
van de strijdkrachten. De Jager signaleert dat in historisch
onderzoek tot nu onderbelicht is gebleven dat geestelijken
»,in de beeldvorming over de oorlog een propagandarol
vervulden”, terwijl ze beter wisten. Hij stelt vast dat
militaire geestelijken door hun interpretatie van de oorlog
als een ,rechtvaardige strijd” een bijdrage leverden aan de
»gevechtsbereidheid” van de krijgsmacht. De meesten
spraken over ‘extremisten’ die vernietigd moesten worden,
en daardoor werd de vijand ontmenselijkt: de strijd ging
tegen het kwaad zelf, schrijft De Jager. En dat leidde tot
»Koloniale dissociatie” waardoor de strijd in Indonesié ,zich
onttrok aan de christelijke morele kaders die golden in
Nederland”.

Die koloniale dissociatie is een morele ontkoppeling
waardoor oorlogsmisdaden, racisme en uitbuiting konden
worden ontkend. Racisme werd in de Nederlandse kolonién
geinstitutionaliseerd door een apartheidswetgeving die in de
negentiende eeuw tot stand kwam. Hierover schrijven Otto
Linde en Susan Legéne in de bundel Koloniaal

burgerschap een originele bijdrage over een essay uit 1898,
van de invloedrijke excentrieke oud-rechter aan het koloniale
hooggerechtshof in Batavia, M.C. Piepers, over gelijkheid.
Aanleiding was het publieke debat over de wet die juridische
gelijkstelling van Japanners in de kolonie aan Europeanen
regelde. Dat wetsvoorstel volgde op het Nederlands-Japans
handelsverdrag in 1896. Japanners behoorden in
Nederlands-Indié tot de juridische categorie ‘Vreemde
Oosterlingen’, die minder rechten hadden dan ‘Europeanen’.
Japan wilde niet langer dat zijn onderdanen als
tweederangsburgers werden behandeld.

Piepers verzette zich tegen die gelijkstelling en stelde voor
om uit te gaan van ,,gelijkstelling op basis van verschil” in
plaats van op basis van gelijkheid. Maar dat ontmaskeren de
auteurs terecht als een drogreden. Uiteindelijk ging het
Nederlands parlement in 1899 overstag. Linde en Legéne
wijzen erop dat het gelijkheidsbeginsel in de Grondwet van
1848 verdoezelt dat het eurocentrisme van het Europese



denken resulteerde in een racistische praktijk. Want tot de
Grondwetsherziening van 1983 werd in het tweede artikel
vastgelegd dat de Grondwet alleen gold in Nederland, dat wil
zeggen het Europese deel van het koninkrijk. Systemisch
racisme wortelt in wetten, regels en voorschriften,
concluderen de schrijvers.

‘Beschavingsachterstand’

Bart Verheijen werkt die ingebakken ongelijkheid in het
koloniale systeem in dezelfde bundel nog verder uit. De
hiérarchie was volgens de negentiende-eeuwers gekoppeld
aan een verschil in beschaving en een van kenmerken van
beschaving was: het christelijk geloof. Eind negentiende
eeuw, in 1892, werd een nieuwe Wet op het
Nederlanderschap van kracht in de kolonie die tot gevolg
had dat ,,de overgrote meerderheid van de koloniale
ingezetenen definitief werd uitgesloten van het Nederlands
burgerschapsrecht op basis van een
‘beschavingsachterstand’.

Dit alles was geheel volgens de bedoeling van de liberale
premier J.R. Thorbecke, ontwerper van de Grondwet van
1848. Tijdens het debat in de Tweede Kamer over zijn
wetsvoorstel stelde hij dat het ‘politiek burgerschap’
samenviel met de Nederlandse natie. En die natie bevond
zich in Europa. Thorbecke: ,Lidmaatschap der
Nederlandsche Natie zou, geloof ik, met meer regt aan de
Duitschers en Engelschen, dan aan de inlanders van Java of
van de Molukken worden toegekend.” Tijdelijk minister van
Kolonién Julius Constantijn Rijk stelde in dat debat dat de
bevolking van de kolonie nog geen politieke rechten moesten
worden toegekend: ,[...] zulke regten kunnen bij
onbeschaafde menschen zijn als een scheermes in de hand
van een kind [...].”

Een van de gevolgen van die territoriale afbakening van de
grondrechten was dat de doodstraf in 1870 in Nederland
werd afgeschaft, maar in Nederlands-Indié bleef bestaan
voor de oorspronkelijke bevolking.

Psyche van de Javaan



Negentiende-eeuwse frames lieten diepe sporen na. De idee
dat Indonesiérs ‘onbeschaafd’ en ‘kinderlijk’ waren en dus
een (strenge) voogd nodig hadden, werd door psychiaters en
antropologen van een wetenschappelijke basis voorzien.
Engelhards onderzoek naar koloniale psychiatrie heeft de
hybride vorm gekregen van een familiegeschiedenis - die van
zijn eigen familie. De meest interessante passages waren
voor mij die waarin hij de clash beschrijft tussen jonge
Indonesiérs die begin jaren twintig in Nederland in opleiding
tot arts of psychiater waren en psychiater Feike van Loon.
Dat was een van de gangmakers van de koloniale psychiatrie
die in het voetspoor van diens confrater Petrus Henri Marie
Travaglino begin jaren twintig furore maakte met zijn
racistische lezingen over de ‘psyche’ van de Javaan.

Engelhard beschrijft hoe in de eerste helft van de vorige
eeuw koloniale psychiaters en neurologen voortdurend
probeerden verschillen op te sporen tussen Aziaten en
Europeanen om antwoord te kunnen geven op de vraag wat
Europeanen het recht gaf om Aziaten te overheersen.
Gedacht werd aan een rechtvaardiging in ras, evolutie of
geschiedenis. En die zoektocht eindigde met de breed
gedeelde opvatting dat de kolonisator ‘moreel superieur’ zou
zijn aan Indonesiérs. Die morele superioriteit gaf de
westerlingen in dit geidealiseerde zelfbeeld niet alleen het
recht maar zelfs de plicht om te overheersen.

Eén van de veronderstelde paradoxen tussen Oost en West
was, volgens Engelhard, de gedachte dat ,het geheimzinnige
en indolente van de Oriént een troebel brouwsel was in
vergelijking met de klare wijn van de westerse rationalisten”.
Op dat woord ‘indolentie’ baseert Remco Ensel zijn

boek Kennis die knecht: het is het sleutelbegrip waarop de
Nederlandse econoom Julius Boeke in 1910 zijn hele theorie
over de belabberde ,,economischen toestand van den
inlander” baseert. Volgens de econoom zijn indolentie en
gebrek aan energie kenmerkende eigenschappen van de
Javaan. En hij citeert een koloniaal gezegde dat ,,een Javaan
nooit loopt wanneer hij kan stilstaan, nooit staat wanneer hij
kan zitten, nooit zit wanneer hij kan liggen.”

Ensels boek beschrijft die ontwikkelingsgang van de ideeén
van Boeke, een Leidse uit de negentiende eeuw
stammende self made econoom. Die ideeén zijn doortrokken



van de op dat moment vigerende racistische vooroordelen,
en Ensel beschrijft hoe die blijven weerkaatsen in het werk
van zijn navolgers, ook al hadden die kritiek op zijn
denkbeelden. En zo voert Ensel de lezer van Boeke naar zijn
Amsterdamse antipode de socioloog Wim Wertheim, de
rockstar van de antropologie Clifford Geertz en uiteindelijk
Ann Dunham. Inderdaad, deze laatste antropoloog werd
vooral bekend als de moeder van de Amerikaanse president
Barack Obama.

LT
& o

Tangerang, februari 1947. Militairen knielen in gebed.

FOTO NATIONAAL ARCHIEF/DIENST LEGERCONTACTEN

Het boek is een verbluffende tijdreis, met als rode draad de
kennis die steeds in dienst staat van kapitaalverwerving. Dat
begint met de Leidse Academie die in de zeventiende eeuw
een botanische tuin aanlegde voor de knollen en bollen die
VOC en WIC aanleverden uit verre oorden. ,Wetenschap en
handelsimperialisme trokken hier samen op,” schrijft Ensel,
die er ook in slaagt de recente Indonesische geschiedenis in
vogelvlucht te vertellen. Inclusief de Amerikaanse
bemoeienis tijdens de Koude Oorlog. Kort gezegd: ook de
CIA was geinteresseerd in het antropologisch onderzoek van



Geertz. Daarbij probeert Ensel ,kolonialisme af te leren”
door ook aandacht te besteden aan ,historische metgezellen
die een ander licht werpen op het werk van de gevestigde
hoeders van kennis”. En zo duiken protagonisten op uit twee
bekende vooraanstaande Indonesische families die
regelmatig terugkeren, de Djajadiningrats bijvoorbeeld en de
Djojohadikusumo’s. De huidige president Prabowo is een
telg uit die laatste familie. Maar ook Mohammad Hatta, die
samen met Soekarno de onafhankelijkheid uitriep in 1945,
doet een cameo als economiestudent die in de jaren twintig
Boekes proefschrift zwaar bekritiseert.

De ideeén van de opvolgende generaties onderzoekers
botsen op verhelderende manier, met aan het eind Dunham
die in alles de tegenpool is van Boeke, wiens invloed zij
betreurde. Boeke schrijft zijn bepalende proefschrift in elf
maanden zonder 0o0it een voet in Indonesié te zetten. ,Er lag
zelfs geen onderzoek aan zijn boek ten grondslag

[...].” Dunham die zelf jarenlang onderzoek deed naar het
werk van ambachtslieden op Java, noteert dat zij in de jaren
zeventig van de vorige eeuw nog struikelde over
Indonesische ambtenaren die nog steeds praatten over het
gebrek aan kennis en de koppigheid van boeren. Boeke was
dan wel vergeten, maar zijn ideeén waren blijven hangen.



